A Public Policy on Education
for the Realization of Global
Citizenship and Human Rights:
A Possibility for the Restorative
Inclusion of Human Dignity

https://dx.doi.org/10.15359/rldh.36-2.5

Una politica publica educativa para
el ejercicio pleno de la ciudadania
global y los derechos humanos.
Una posibilidad para la inclusion

reivindicativa de la dignidad humana

Uma politica publica educacional
para o exercicio pleno da
cidadania global e dos direitos
humanos: possibilidade de
inclusao reivindicativa da
dignidade humana

Jesus Alfredo Morales Carrero

@)
BY NC ND

Recibido: 15-1-2024- Aceptado: 24-6-2025

*

Universidad de Los Andes, Mérida, Venezuela.
Licenciado en Educacion y politologo (Univer-
sidad de Los Andes). Magister en Educacion
mencion Orientacidn Educativa (Universidad
Pedagogica Experimental Libertador) y Magister
en Educacion mencion Lectura y Escritura (Uni-
versidad de Los Andes). Doctor en Antropologia
(Universidad de Los Andes). Arbitro nacional e
internacional en las dreas de educacion, pedago-
gia critica, lectura y escritura académicas, orienta-
c16ny psicologia general. Docente de Psicologia
General y Orientacion Educativa, Universidad de
Los Andes. Docente de planta del Programa de
Actualizacion de Los Docentes (Universidad de
Los Andes). Investigador Emérito reconocido por
el Programa de Estimulo a la Investigacion (PE.I)
v Programa de Estimulo a la Docencia (PE.D).
Venezuela.

(® https://orcid.org/0000-0002-8379-2482

© lectoescrituraula@gmail com

RESUMEN

El objetivo de esta investigacion fue proponer una
politica piiblica educativa con énfasis en el gjercicio
pleno de la ciudadania global y los derechos huma-
nos, para lo cual se exponen tanto dimensiones como
estrategias que redunden en la inclusion reivindicativa
de la dignidad humana sostenible y trascendental,
como la aspiracion generalizada que involucra la
construccion de una sociedad consciente, solidaria
con las pertenencias miltiples, abierta a la diversi-
dad y los pluralismos, asi como comprometida con
la vocacion colectiva que, valiéndose del repertorio
actitudinal ético y moral, conduzca a la revitalizacion
del tejido social. Se utilizo la revision documental con
enfoque cualitativo y el analisis de contenido, con la
finalidad de deducir relaciones tedricas, epistémicas
v posibles acciones que redundaran en la praxis de
una convivencia sostenible, inclusiva, funcional y
pacifica. Los resultados indican que pensar el mundo
posible requiere la praxis del civismo, proceso que
insta a la humanidad a reconocer los derechos y ga-
rantias que le asisten a todo en tanto su pertenencia

@ http://www.revistas.una.ac.cr/derechoshumanos



al género humano. En conclusion, enfrentar el individualismo,
los fundamentalismos responsables de posiciones extremas y
las actitudes intolerantes requiere de esfuerzos institucionales
sinérgicos y estratégicos enfocados en potenciar el sentido critico
y el compromiso reciproco de resguardar autonomia personal,
el desempefio fanto individual como colectivo, asi como el trato
socialmente inclusivo, requerimientos inherentes a la ampliacion
de las posibilidades para lograr el encuentro y la reconciliacion,
tanto fraterna como solidaria que exige la sociedad en general
para funcionar de modo coherente.

Palabras clave: inclusion social efectiva, dignidad humana,
ciudadania global, derechos fundamentales, valores universales.

ABSTRACT

The multidimensional transformation of society as a
global task of the universal educational and political
agendas constitutes the hopeful possibility of building a
better world driven by the common commitment to unify
efforts around a dignified conviviality. This research, as a
result of a documentary review, proposes a public policy
on education with emphasis on the realization of global
citizenship and human rights. It presents both dimensions
and strategies designed to integrate sustainable and tran-
scendental human dignity, conceived as the widespread
aspiration underlying the construction of a conscious
soctety. This society 1s envisioned as supportive of multiple
belongings, open to diversity and pluralism, and commutted
to a collective vocation that, through ethical and moral
attitudinal repertoire, leads to the revitalization of the social
fabric. In conclusion, confronting individualism, funda-
mentalisms that sustain extreme positions, and intolerant
attitudes, requires synergistic and strategic institutional
efforts focused on enhancing critical thinking and the re-
ciprocal commitment to safeguard personal autonomy, both
individual and collective performance, as well as socially
inclusive treatment. These requirements are mherent to
the expansion of the possibilities to achieve both fraternal
and supportive encounters and reconciliation that society
in general demands to function coherently.

Keywords: effective social inclusion, human dignity,
global citizenship, fundamental rights, universal values

2 O8O

« BY NG ND

RESUMO

O objetivo desta pesquisa foi propor uma politica publica
educacional com énfase no exercicio pleno da cidadania
global e dos direttos humanos. Para tanto, apresentam-se
dimensdes e estratégias orientadas a inclusdo retvindica-
tiva da dignidade humana, entendida como sustentavel
e transcendental, concebida como aspiragio coletiva
que envolve a construgdo de uma sociedade consciente,
solidaria em suas mltiplas pertencas, aberta a diversidade
e ao pluralismo, além de comprometida com a vocagdo
coletiva que, apoiada em repertorios ético-morais,
promova a revitalizagio do tecido social. Utilizou-se a
revisdo documental com enfoque qualitativo e analise de
contetido, a fim de deduzir relagdes tedricas, epistémicas
e possivels agdes que contribuam para a praxis de uma
convivéncia sustentavel, inclusiva, funcional e pacifica.
Os resultados indicam que pensar um mundo possivel
exige a pratica do civismo, processo que comnvoca a
humanidade a reconhecer os direitos e garantias ine-
rentes a condigdo de pertencimento ao género humano.
Conclui-se que o enfrentamento do individualismo, os
fundamentalismos responsaveis por posigdes extremas
e as atitudes intolerantes requer esforgos mstifucionais
sinérgicos e estratégicos, voltados a fortalecer o sentido
critico e o compromisso reciproco de preservar a auto-
nomia pessoal, o desempenho individual e coletivo, bem
como o tratamento socialmente inclusivo. Tais elementos
sdo requisitos essenciais para ampliar as possibilidades de
encontro e reconciliagio, tanto fraterna quanto solidaria,
exigidos pela sociedade para funcionar de forma coerente.

Palavras-chave: Inclusio social efetiva; dignidade hu-
mana; cidadania global; direttos fundamentais; valores
universais



Introduccion

El alcance de un espacio en el mundo refiere a un proceso estrechamente vinculado
con la consolidacion de los ideales de la educacion en ciudadania global, que pro-
cura, entre otros aspectos, redimensionar el sentido de la cohesion social en razén
de principios comunes que redunden en la ampliacion de la capacidad para vivir
juntos, en armonia plena y desde el reconocimiento reciproco que nos conmine a
pensar en nuevas posibilidades de convivialidad que potencien el proceder civico
(Cortina, 2021a), civilizado y ajustado a valores universales que garanticen la rei-
vindicacion de la condicion humana sin condicionamientos y con independencia
de su pertenencia (Morales, 2024b; Sen, 2021).

En estos términos, lograr un mundo mas inclusivo supone de la humanidad la
disposicion plena para acoger las diferentes cosmovisiones desde la actitud de
apertura y flexibilidad, como coadyuvantes en la tarea de aprender unos de otros,
de comprender en profundidad los aspectos que nos particularizan como seres
diversos, histérica, social, ideolégica y culturalmente; justificando de este modo
lanecesidad de establecer mecanismos de encuentro mediados por el didlogo con-
ciliador que, como parte del sentido critico y de la capacidad reflexiva, conduzca
a la sociedad al despliegue de actitudes tolerantes que, asistidas por convicciones
éticas, permitan el acogimiento fraterno de las cosmovisiones pluridiversas que
conforman la supra-complejidad humana.

En estas condiciones, la educacion en ciudadania global emerge como una posibi-
lidad esperanzadora de lograr un mundo vivible, en el que el compromiso de todos
se unifique en torno a la coexistencia racional mediada por la voluntad comtn
de operar en correspondencia con los principios de la moral universal, como el
requerimiento que conmina a la humanidad a integrar a su repertorio actitudinal
y ético la blisqueda del trato igualitario, el ejercicio pleno de la libertad positiva
y el alcance de una vida en sociedad desde el sentido de la reciprocidad (Cortina,
2009); esto como parte de los cometidos compartidos por los tratados en materia de
derechos humanos se entienden como los elementos cohesionadores de una nueva
sociedad fundada en la posibilidad real de fomentar, tanto la solidaridad como la
praxis de la cooperacion entre naciones, grupos socioculturalmente diversos e
individuos cuya cosmovision particular demanda mayor sensibilidad para hacer
de la convivencia un ideal comun.

Desde esta perspectiva, promover una nueva convivialidad global inicia con la
configuracion de una politica educativa de amplio alcance. capaz de vertebrar




ejes estratégicos asociados con la cohesion humana y la recuperacion del tejido
social, cuyos propositos se encuentren hilvanados por la estimacién del otro como
un igual, a quien involucrar desde la aceptacion plena que insta al resguardo de
la dignidad humana por encima de cualquier condicionamiento (Russo. 2001).
Esto supone la orientacion de la vida en sociedad a través de normas comunes, de
codigos morales universales que configuren una convivencia deseable, en la que
prevalezca el interés comunitario, la preocupacion por el acogimiento del otro,
por el resguardo de su dignidad y el alcance de la felicidad fundada en el trato
fraterno (Olmedo. 2018).

Lo planteado refiere a formas viables a través de las cuales abordar las resistencias,
las confrontaciones y los conflictos en el futuro, proceso que requiere de la parti-
cipacion sinérgica entre la sociedad y los sistemas educativos en torno a la trans-
formacién de los modos, tanto de pensar como de construir vinculos funcionales
que favorezcan la adaptacion a criterios universales (Morales. 2023), en funcién
de los cuales se logre redimensionar el esfuerzo humano por coexistir y se supe-
ren los prejuicios que en el plano histérico han desplazado cualquier posibilidad
de inclusion social efectiva; en tal sentido, la formacioén de un ciudadano critico
constituye la oportunidad para el afloramiento de la sensibilidad para enfrentar con
respeto las particularidades, estimar la valia personal y revitalizar los esquemas
comprensivos a través de los cuales “ampliar los limites de una existencia cada
vez mas sana y mas plena de posibilidades™ (Sabino, 2004, p. 28).

En tiempos de globalizacion, esto supone la ampliacion de la inclusion en los diver-
sos contextos de la vida social mundial, como el proceso que involucra actuaciones
institucionales enfocadas en redimensionar las posibilidades de relacionamiento
positivo mediante la promocioén de redes humanas de solidaridad y tolerancia
que den paso a la configuracion de un nuevo orden global, entretejido por pautas
comunes de involucramiento justo y equitativo que, por reiterar el compromiso
con la coexistencia democratica y plural, también unifiquen esfuerzos en razén
de consolidar procesos determinantes para el alcance de la vida plena, funcional
y libre de exclusion.

Este compromiso con la construccion de un clima global armoénico, pacifico y abier-
to al reconocimiento democratico, tanto de los pluralismos como de las pertenencias
multiples, posiciona a la educacion en ciudadania global como una alternativa para
revitalizar la interdependencia mediante la edificacion de contextos en los que
las asimetrias se desdibujen y tomen mayor fuerza las relaciones de cooperacion
humana, como el valor universal en funcion del cual sustentar el cumplimiento de

N ©0SI0)

el T



reglas imperativas que en la praxis redunden no solo en el alcance de proteccion
efectiva de todo un ciimulo de derechos inherentes a la dignificacion del género
humano, sino en la reduccion del malvivir, al cual es posible combatir mediante
el desarrollo de politicas publicas educativas que aseguren la cohesion social, el
accionar auténomo y la participacion en los asuntos pliblicos.

Enrazon de consolidar la sociedad del futuro educar al ciudadano para ejercer sus
libertades individuales, asi como la capacidad de agencia de quienes no comparten
su misma procedencia histérica, sociocultural e ideologica (Morales, 2023; Sen,
2000), exige la creacion de condiciones minimas asociadas con la promocion de
una moral universal que, aunado a redimensionar las posibilidades de encuentro
desde la reciprocidad, también revitalice las oportunidades de reconciliacion entre
cosmovisiones divergentes a través del didlogo fecundo (Maalouf. 1999), en el
cual cada habitante del planeta valide la inclusion del otro, pero también descubra
a mediante la comprension profunda su pertenencia al género humano, como la
condicién que entrafia la ubicacion en un plano de semejanzas que instan al en-
cuentro, al reconocimiento mutuo pleno (Morin, 2015).

En razoén de lo expuesto, el objetivo de esta investigacion es proponer una poli-
tica publica educativa con énfasis en el ejercicio pleno de la ciudadania global y
los derechos humanos. De alli que se expongan las dimensiones y estrategias en
torno a las cuales garantiza la integracion, el reconocimiento de las pertenencias
y pluralismos, asi como la consolidacién de la inclusion socialmente efectiva que
reivindique la dignidad humana con enfoque sostenible y trascendental. Estos
cometidos se entienden como aspiraciones mundiales que instan a la humanidad
a la recuperacion del tejido social y a la construccion de una sociedad consciente,
cosmopolita, solidaria y cosmopolita que valide las pertenencias multiples, asuma
la tolerancia a la diversidad y las cosmovisiones, cuya adherencia a la vocacioén
colectiva le permita a la humanidad redimensionar el repertorio actitudinal ético
y moral que conduzca a la revitalizacion de la convivencia racional, fundada en
la paz sostenible y positiva.

Método y materiales

Esta investigacion documental con enfoque cualitativo asumid como sujetos in-
formantes a los autores que abordan la conceptualizacion, la operativizacion y las
dimensiones explicitas e implicitas de la educacion en ciudadania global (textos
originales); también se estimo la valoracion de fuentes complementarias (revis-
tas cientificas y especializadas). Se utilizo como técnica el analisis de contenido




con la finalidad de precisar las aportaciones teoricas y los elementos practicos en
funcién de los cuales construir una politica publica en materia de educacion en
ciudadania global y derechos humanos, como una alternativa esperanzadora para
la construcciéon de un mundo mejor. Se estimaron como criterios de analisis sus
referentes directos o focalizados en situaciones de inclusién, participacion justa
y equitativa en los asuntos publicos. asi como las propuestas indirectas aplicadas
a ofras realidades, con la finalidad de precisar patrones de convivialidad positiva
entre los autores consultados.

Con respecto al criterio axiolégico, se procur6 diferenciar los valores a los que de
manera enfatica cada autor le dedica especial consideracion a lo largo de sus obras.
El criterio de complementariedad se usé para precisar conexiones tedrico-con-
ceptuales, producto del contraste entre textos principales y fuentes secundarias,
en un intento por establecer un dialogo epistémico que dejara ver la concrecion
de acciones vinculadas con la construccion de espacios para la convivencia, el
reconocimiento reciproco y la coexistencia digna en el futuro.

Esto permiti6 establecer los elementos tedricos sustanciadores de una politica
publica educativa en lo que respecta a las siguientes dimensiones: formacién ci-
vica, valores universales, calidad de vida, bienestar integral y desarrollo humano,
inclusion social efectiva, derechos humanos, cultura de paz. multiculturalismo
e interculturalidad, formacién de un ciudadano critico, competencias sociales y
compromiso ético-ecologico sostenible.

Educacion en ciudadania global y derechos humanos

La busqueda de una nueva forma de coexistencia plena y dignificante de la con-
dicién humana, constituye un proposito reconocido con amplitud por las agendas
educativas mundiales, en las cuales se precisa con especial énfasis la necesidad
de formar a un ciudadano con la disposiciéon plena para participar de cualquier
contexto sin limitacion alguna, pero si desde el compromiso de lograr a través del
proceder civico el respeto por las condiciones y particularidades propias del lugar de
destino, y la adopcion de la flexibilidad para asumir desde la reciprocidad critica el
ajuste de su dimension actitudinal como requerimiento para insertarse en un nuevo
mundo mediado por valores y principios en ocasiones contrapuestos o disimiles.

En el marco de estas exigencias, la educacion en ciudadania global emerge como
una posibilidad real de motivar el encuentro humano, en el que todos los miembros
del planeta, conscientes de la condicion dada por su pertenencia al género humano,
actlien en funcion de las méaximas de la moral universal, del imperativo categorico

6 ©USO

=’ BY NG _ND



de involucrar al otro desde los criterios del reconocimiento al pluralismo y a la
participacion democratica como elementos fundacionales del relacionamiento
positivo que da lugar a vinculos civicos y colectivos.

En tal sentido, promover actuaciones enmarcadas en los parametros del derecho
a la vida, a la existencia digna y al ejercicio de las libertades individuales, consti-
tuyen aristas de un nuevo modus vivendi que procura desarrollar en la humanidad
el sentido de inclusion del otro sin restricciones prejuiciosas y si. desde la posibi-
lidad de integrarle, haciéndole participe de los asuntos ptiblicos, de los derechos y
garantias, asi como de los deberes que le instan a cumplir requerimientos sociales
de los que depende la consolidacion de la vida en comunidad global.

Segun Savater (2000), la educacion en ciudadania global involucra cometidos
fundamentales para el desempefio y trascendencia humana en el futuro, al rei-
terar de modo enfatico la necesidad de reivindicar la bisqueda del bien comuin,
en la que todos, al asumirse sujetos de derecho, alcancen a ejercer su condicion
de ciudadanos en una sociedad global que propone como eje cohesionador de la
existencia funcional la participacion en los asuntos publicos sin restricciones ni
discriminacién alguna. Esto refiere a la edificacion del mundo del futuro, en el
que “cada uno tenga derecho a reivindicar, por supuesto, su lengua. su tradicion,
su religion, su forma de vida o de convivencia, siendo derechos de cada individuo
que le permiten comportarse en libertad” (p. 20).

En estos términos, la educacion en ciudadania global como politica educativa aso-
ciada con la dignificacion humana procura poner en dialogo e interaccion continua
las diversas identidades que coexisten en el mundo, con la finalidad de motivar
el acercamiento profundo y critico que les permita a todos los individuos ajustar
su dimension actitudinal y ética a parametros comunes, a normas reivindicativas
de las particularidades socioculturales e historicas que hagan del mundo un es-
pacio para la convivialidad; en razén de lograr estos propositos, formar al sujeto
en convivencia requiere guiarlo hacia el establecimiento de acuerdos sucesivos
que, ligados a la reflexion individual permanente sobre los conflictos humanos,
refuercen la actuacion en el marco de la libertad positiva.

Segin Olmedo (2018), el fortalecimiento de la responsabilidad individual como
eje articulador de una vida comunitaria, involucra la adhesion de todos a la bis-
queda del bien comtn, lo cual refiere a parte de los cometidos de la educacion
en ciudadania global. que procura no solo el ejercicio de una vida fundada en la
autonomia y en la superacion de las restricciones, sino ademas la consolidacion de




ideales asociados con el alcance de nuevos niveles de entendimiento que redunden
en cambios actitudinales que giren en torno a la adopcion de premisas fundamen-
tales para la coexistencia, entre las que se precisan: el trato justo para todos y
entre todos, el reconocimiento que estima al otro desde y en la misma posicion de
conciudadano, la supresion de las diferencias y la exaltacion de las semejanzas,
asi como la disposicion de los recursos éticos y morales para aceptar formas de
vida en ocasiones contrapuestas.

En estos términos, la educacion en ciudadania global se entiende como un proceso
transformador que viene a superponer la necesidad de un nuevo relacionamiento
reivindicativo de los derechos fundamentales. consistente entre otros aspectos en
la creacion de oportunidades que. por estar mediadas por la igualdad en el plano
juridico y social, procuran reducir los efectos de la discriminacion, la exclusion
y la intolerancia, lo cual conduzca a la humanidad hacia un nuevo esquema de
coexistencia global motivado por el sentido de la corresponsabilidad en la tarea
de disponer de forma voluntaria su capacidad racional para organizar de manera
inclusiva el mundo, lo cual le permitiria a quienes ostentan pertenencias diversas
hallar un espacio seguro que los cobije.

Esto supone vehiculizar esfuerzos en razén de consolidar una coexistencia demo-
cratica que, fundada en los principios de la justicia social, posibilite el involucra-
miento del otro, del diferente, en los asuntos publicos, en los privilegios ciudadanos,
asi como en el goce de garantias y derechos que reiteren el compromiso con el
buen vivir, la calidad de vida y la dignificacion plena. En otras palabras, reforzar
la defensa y efectividad de los derechos humanos como cometidos universales
precisa en la educacién en ciudadania global una alternativa para construir otras
solidaridades que reiteren la vocacion civica de defender, proteger, resguardar y
garantizar el acceso inclusivo y equitativo a posibilidades de vida que orquesten
las condiciones de convivialidad en la sociedad del futuro (Morales. 2024c).

Esto refiere a un proceso sensibilizador global que conmina a la humanidad hacia
la praxis de una moral universal cimentada en el reconocimiento de la dignidad
social, como imperativo categorico que procura conducir a las personas hacia el
dialogo significativo entre cosmovisiones y culturas diversas (Cortina, 2013), lo
cual conduce la disposicion actitudinal hacia la reduccion del sentimiento de supe-
rioridad y la supresion del individualismo que, por ser responsables historicos del
distanciamiento humano. han incrementado la trascendencia de comportamientos
egoistas. Este elevado nivel de conciencia humana se entiende como la fuerza revi-
talizadora del dialogo intersubjetivo que entrafia como cometidos el establecimiento

8 ©USO

el T



de acuerdos de convivialidad en razon de alcanzar el operar auténomo reciproco,
la blisqueda de la semejanza en las diferencias y el compromiso humano como
patrimonio comun que redunde en el alcance de la unidad en la diversidad (IMo-
rales, 2024a; Morin, 2015).

Lograr la cohesion humana en torno a principios de la moral universal, aunado
a garantizar la unidad de las pertenencias del mundo, también procura poner en
dialogo los rasgos identitarios, culturales y sociales con la finalidad de ampliar las
posibilidades de coexistencia de las particularidades. pero ademas la manifestacion
plena de las autonomias individuales como requerimientos que, por estar asociados
con el reconocimiento de los derechos fundamentales que le asisten a la humanidad,
reiteran el compromiso comun de tratarnos desde la fraternidad (Morin, 1999):
estos cometidos como parte de una relacion amplia y mediada por la comprension
profunda de las particularidades socioculturales conminan a la sociedad a ajustar
su repertorio actitudinal a ideas mas amplias, a valores universales (Camps. 2000)
y a la valoracion critica de 1a identidad humana como eslabones de un coexistencia
de los que depende la trascendencia hacia la unidad plena.

Por su parte, Markus (2021) propone que la educacion en ciudadania global,
ademas de constituir un proceso revitalizador de la democracia en el mundo,
también constituye un modo de reducir los efectos de la agitacion que sufren los
cimientos de la convivialidad de los pueblos; frente a este desafio la lucha por el
reconocimiento de los derechos fundamentales ha constituido la fuerza para res-
guardar la integridad humana a toda escala, y posibilita que la preservacion de las
particularidades socioculturales e histéricas se erija como un elemento sustancial
de las actuaciones institucionales que procuran recuperar el tejido social a través
de la instauracion de una vida fundada en la superacion de los prejuicios, la dis-
criminacion, la intolerancia y la exclusion.

En razén de lo expuesto, el énfasis en el reconocimiento de la diversidad como
cometido generalizado supone el esfuerzo por la construccion de espacios en los
que prime el ejercicio pleno de la coexistencia libre y dignificante, en la que el
sujeto, percibiéndose en posicion de horizontalidad con respecto al otro, sea capaz
de manejar los estereotipos y los prejuicios a través de la adopcion de una vision
compartida del mundo. que permita, entre ofros procesos, la edificacion de lazos
de union e interdependencia positiva que haga de la convivialidad una oportunidad
para configurar actitudes trascendentales, las cuales ubiquen como criterio comiin
el trato mediado por la comprension profunda del otro como sujeto merecedor de
respeto, a quien se debe honrar desde el trato fraterno que potencie, no solo la




confianza reciproca, sino el derecho a ser y expresar las particularidades que le
diferencian (Ferrajoli, 2016; Morales, 2023; Olmedo, 2018).

Estos cometidos como propositos globales procuran robustecer la convivialidad
social, proceso que en la practica exige la construccion de estrategias en funcioén
de las cuales se logre sortear las tormentas mundial que, como parte del proyecto
comun de la humanidad, reiteran el compromiso con la supervivencia digna, como
el bien trascendental del que depende la modificacion de las relaciones sociales
mediante la supresion de los racismos, las discriminaciones y las posiciones fun-
damentalistas, con la finalidad de fortalecer las competencias personales y colec-
tivas para actuar en un mundo que exige con urgencia mayores dosis de empatia,
altruismo e inclusion solidaria; en palabras de Cordera (2017), esto refiere a la
edificacion de los cimientos de una sociedad en la que sus miembros alcancen a
articular intereses derivados de un proceso reflexivo, del cual, a su vez, se des-
prenda la generacién de una visién de futuro validada de modo democratico que
conmine a la humanidad a la recuperacion de la fraternidad, como valor universal
que da paso solido al fortalecimiento del tejido social y a la integracion mundial.

Operar en esta direccion implica generar actuaciones institucionales que aborden
la complejidad social y 1a valoracion critica de la diversidad cultural e ideologica,
como asuntos centrales de los que depende la trascendencia a una sociedad inclu-
siva, en la que el establecimiento de un nuevo orden democratico se erija como el
proyecto de transformacion social capaz de robustecer la vision de coexistencia
fundada en el bien comun, en el que una vez puestas en dialogo las historias per-
sonales y los contextos estructurales pluridiversos, se permita la configuracion de
una ciudadania activa, capaz de conducir iniciativas y fijar objetivos sustentados en
el interes colectivo, en el trato equitativo e inclusivo, asi como en los parametros
de la justicia social, como ejes garantes de un relacionamiento estable y funcional.

En tal sentido, la educacién en ciudadania global como proceso al servicio de la
reivindicacion de los derechos humanos, procura conducir a la sociedad hacia
la resignificacion de los conceptos de diversidad y pluralismo, con la finalidad
de incentivar la valoracion de las diferencias desde el plano critico-reflexivo
que permita deconstruir tanto los prejuicios como los estereotipos hasta lograr
nuevos niveles de razonamiento colectivo en torno a las bondades de la vida en
comunidad, pacifica y tolerante, aspiraciéon mundial que exige el reforzamiento de
valores democraticos que orienten el proceder humano hacia fines entretejidos por
la praxis comprometida de la libertad positiva, la igualdad y la bisqueda enfética
del bien comun.

10 EOE0

el T



Dimensiones y estrategias para un politica piblica educativa
reivindicativa de la inclusion

Enfrentar la crisis de convivencia global por la que atraviesa la humanidad entera
refiere a un desafio de amplias dimensiones que requiere un cambio significativo
en las actitudes y posiciones, individuales y colectivas, en torno a la participacion
de la vida en sociedad con apego a criterios éticos y morales que reivindiquen
la coexistencia en condiciones dignas; estas exigencias como parte de un nuevo
proceso de relacionamiento global, implican también saber estar, saber actuar y
saber comprender como operaciones en las que la educacion en ciudadania glo-
bal enfatiza sus esfuerzos con la intencionalidad de propiciar la mayor suma de
felicidad e inclusion, que le permita a la humanidad aportar por la praxis de una
nueva racionalidad motivadora de relaciones encauzadas hacia el bien comun, el
reconocimiento de los derechos fundamentales y el trato paritario, como ejes de
los que depende redimensionar la vida en sociedad.

Este proceder asociado con la reivindicacion de la existencia humana a escala
global, involucra la consolidacion de un elevado nivel de satisfaccion individual
y colectiva, en la que todos los miembros del géenero humano (Morin, 1999), lo-
gren deslastrarse de las ataduras propiciadas por los prejuicios socio-historicos,
ideologicos y culturales y, en su lugar, apostar por una vida plena en la que el
desempeilo virtuoso y al alcance de la autonomia afloren como ideales comunes
que garanticen la lucha por la concrecién de las libertades individuales (Sen, 2000),
en las que el proceder ciudadano se superponga haciendo posible la construccion
de nexos de solidaridad auténtica que reitere el compromiso reciproco relacionado
con el resguardo de todos.

Estas condiciones refieren a la educacion en ciudadania global como un proceso
cimentado en el reconocimiento de los derechos fundamentales, en los cuales
subyace como cometido tangencial el cultivo de personas con la conviccion de
dialogar de modo asertivo, disponiendo los recursos actitudinales necesarios que,
ademas de dar lugar a la emergencia de la auténtica libertad para expresar posi-
ciones, manifestar desencuentros y estimar posibilidades asociadas con el buen
vivir y el proceder pacifico, también amplien la brecha de un encuentro fundado
en la espontaneidad para actuar con apego a valores universales (Morales. 2024c;
Savater, 2000), que junto a la sentido critico-reflexivo garanticen el reforzamiento
de una vida en comun.




En tal sentido, una politica ptblica educativa reivindicativa de la existencia hu-
mana enmarcada en condiciones de inclusion social efectiva sugiere superar los
fundamentalismos extremos y propiciar la libre manifestacion de voluntades y de
creencias; lo cual posibilita que el sujeto con pertenencias diversas participe de
la vida publica como un conciudadano al que le asisten los derechos fundamenta-
les, condicion que de forma implicita le exige reconocimiento pleno en términos
de garantizar el libre desenvolvimiento de las dimensiones que conforman su
supra-complejidad, y de las que depende el desarrollo integral y coherente de su
personalidad como sujeto socio-funcional.

En estos términos, la educacion en ciudadania global como garante del cumpli-
miento operativo de los derechos humanos, procura el enriquecimiento de los vin-
culos sociales a través de la praxis del civismo critico que insta a quien se forma a
asumir actitudes licitas cuyo fundamento directo se encuentra en el cumplimiento
de garantias universales, de deberes y responsabilidades a las cuales comprender
como parte de un esquema mundial de coexistencia que, al ser insertado de forma
estratégica dentro de los programas curriculares, pretende construir en el individuo
una vision compartida sobre la convivencia humana sostenible.

Estos cometidos tangenciales de una nueva posibilidad de entendimiento huma-
no refieren también a la sensibilidad para reconocer el lugar que ocupamos en el
mundo, pero también el que ocupa el otro, en un intento por precisar puntos de
coincidencia que nos conminen a la unidad en la diversidad, en la que cada uno,
estimando el sentido paritario que le une al otro, se convierta en sujeto activo,
corresponsable y abierto a permitir la manifestacion plena de la capacidad de
agencia que debe entretejer la coexistencia que pretende la dignificacion humana
(Sen. 2000); esto debe entenderse como una fuerza cohesionadora de voluntades
que entrafia como objetivo tangencial que la humanidad acoja la diversidad como
parte de si, sin que ello implique la supresion de formas de vida, practicas culturales
y estilos de relacionamiento intergrupal.

Lo hasta ahora planteado entrafia como idea subyacente la superposicion de la valia
humana por encima de las posturas extremas derivadas de los prejuicios socio-his-
téricos, a los cuales aplicar como antidoto la obligacién moral de abandonar el
individualismo excluyente (Savater. 2021), que condicione el proceder individual
y colectivo hacia el resguardo de la autonomia como valor garante de la trascen-
dencia humana: la cual involucra la consolidacion de 1a capacidad de eleccion, de
decision y actuacion como elementos sustanciadores de un clima democréatico que
privilegie la participacion de todos en condiciones justas, incluyentes y equitativas.

2 PR

el T



Con base en lo expuesto se proponen las dimensiones de una politica publica
educativa sustentada en los cometidos de la educacion en ciudadania global y los
derechos humanos, a decir:

Formacion civica. La preocupacion por el proceder civico como resultado de una
educacion integral transformadora ha tomado especial importancia en la actua-
lidad por su estrecha vinculacion con el ejercicio pleno de la ciudadania global,
es decir, la disposicion del sujeto para pensar lo colectivo y reflexionar sobre los
asuntos de todos: mediante la busqueda de un estado virtuoso en el que el sentido
de comunidad aflore como una preocupacion sobre la cual trabajar de manera
enfatica. En tal sentido, la praxis del civismo como elemento cohesionador de la
vida en la sociedad global (Cortina, 2009) inicia con la vocacion sensible de actuar
superando los individualismos y asumiendo como parte del quehacer cotidiano el
compromiso activo con los asuntos pliblicos (Camps, 1999).

Lo planteado refiere a un giro actitudinal transcendental que persigue en quien se
forma para la praxis de la cindadania plena motivar esfuerzos sinérgicos en torno
ala construccion de una sociedad abierta a la aceptacion de las multiples pertenen-
cias, cosmovisiones y pluralismos, como la condicién sine qua non para lograr la
consolidacion de una vida democréatica en la que el énfasis de todos esté puesto en
el bien comun, como el valor universal del que depende el redimensionamiento del
sentido de pertenencia a una comunidad permeada por la diversidad de posiciones.

En tal sentido, formar para el quehacer civico dentro de cualquier contexto mun-
dial debe involucrar la promocién de la libre adhesion del ciudadano a la tarea
de impulsar la cohesion social, como el proceso que demanda el despliegue de
voluntades asistidas por la virtud moral de actuar de modo coherente: para Cortina
(2009), el proceder civico es el resultado de colocar en sintonia al sujeto con la
sociedad, en el marco de una conviccion compartida que gira en torno a mantener
el equilibrio, mejorar los vinculos humanos y alcanzar una organizacion cimentada
en valores compartidos de manera comun.

Valores universales. Lograr una coexistencia en la que todos apuesten por los
mismos principios de relacionamiento implica guiar al sujeto en formacion hacia
la precision del verdadero sentido de la vida en sociedad, pero también, sobre la
exigencia de hacer énfasis en el plano generacional el compromiso de incluir las
bondades del proceder ético, como el eslabon cohesionador que conmine a la hu-
manidad en torno al logro sinérgico de los cometidos del bien comn, de la justicia,
la equidad y la libertad positiva. Este reconocimiento explicito de los principios




rectores de una vida en comunidad que funcione en el ambito operativo, se entiende
como el camino a la comprension profunda y auténtica de las particularidades que
permean la supra-complejidad humana, dando lugar de este modo a los ideales de
la cohesion social (Cortina, 2000).

Segun propone Savater (2000), 1a formacion del ciudadano del futuro debe involu-
crar de modo indefectible el fortalecimiento del juicio ético sobre la importancia del
respeto fundado en la reciprocidad, como la actitud positiva que redimensiona las
posibilidades de actuacioén. decision y conciencia critica; rasgos definitorios de un
estado de plenitud humana en la que todos se encuentran adheridos al compromiso
de llevar adelante una vida en comtin de la que depende la trascendencia del género
humano. Esto refiere de manera implicita a la tarea de la educacion en ciudadania
global en lo referente a la promocién de una vida deslastrada del individualismo
y si, sujeta a la vocacion colectiva de desplegar esfuerzos que orquestados den
lugar a la capacidad de agencia que debe primar en el presente siglo (Sen, 2000).

Por consiguiente, formar en valores universales supone el abandono de actitudes
contrarias a la cohesién humana y a la recuperacion del tejido social, por el cultivo
espontaneo del sentido de comunidad, en el que cada sujeto consciente de la inter-
dependencia y la complementariedad que le unen al otro sea capaz de relacionarse
en términos de semejanza, de encuentro y reconciliacion, logrando la consolidacion
efectiva de una vision de ciudadania que operativice la “capacidad para poner en
comun su forma de ser. su forma de pensar con los demas™ (Savater, 2000, p.23).
Esto implica acondicionar el mundo para que cada sujeto alcance a coexistir de
modo pleno, estimando desde una postura consciente las particularidades que
permean su propia humanidad, cualidad, compartida de igual manera por quienes
gozan de pertenencias diversas.

Al respecto Cortina. Escamez y Pérez (1993) proponen que la vida humana en
el futuro debe girar en torno a la potenciacion de cualidades personales que, fun-
dadas en el fortalecimiento de la dimension axiologica, permitan la construccion
de sociedades abiertamente comprometidas con la democracia como condicién
para la manifestacion libre de los pluralismos. Lo cual reitera el compromiso de
la educacion con el cultivo de actitudes bondadosas que propicien el ajuste a los
requerimientos minimos de la habitabilidad respetuosa; de alli, en el énfasis en
operativizar valores universales que cohesionen a la humanidad. vehiculizando
con esto la concrecion de ideales mundiales como “la libertad, la igualdad, la
solidaridad, la disposicién al didlogo™ (p. 10).

14




Por su parte, Camps (2000) reitera que la formacién en valores como recurso al
servicio de un mundo mejor y mas civilizado, se entiende como un modo de ga-
rantizar y otorgarles viabilidad a los vinculos al instar al comportamiento etico que
requiere la sociedad para hilvanar esfuerzos e intereses en torno al camino comiin
de practicar una vida sustentada en principios universales como “la libertad, la
igualdad, la vida y la paz, como ejes de un relacionamiento positivo que obligue
a la humanidad a proceder de manera mas justa, mas solidaria, mas tolerante, mas
responsable” (p. 25). De modo implicito, esto refiere a elementos sustanciadores
de la educacion en ciudadania global, que conminan a la humanidad a renunciar
a posiciones contrarias a la convivencia por completo funcional, de la cual solo
es posible participar desde un cambio de actitud que superponga la valia personal
y el reconocimiento de la dignidad humana por encima de cualquier condiciona-
miento particular.

En estos términos, se trata entonces de acercar al individuo al compromiso reci-
proco de construir el proyecto comtin de coexistencia digna, en el que el dialogo
conciliador se erija como el mecanismo orientador de diversas posibilidades para
lograr la inclusién justa, en la que se procure como cometidos el fortalecimiento
de laidea de ciudadania enmarcada en la premisa: iguales pero diferentes (Camps,
2000); la cual reitera el sentido de corresponsabilidad en torno a la edificacion de
un mundo vivible y adherido al compromiso de alcanzar la unidad en la diversidad,
la integracion con énfasis en el respeto por la libertad y la autonomia personal,
asi como la promocion de una actuacion social consciente enmarcada en acuerdos
mutuos que revitalicen el tejido social de manera sostenible.

Para Olmedo (2018), fomentar el civismo como resultado de la adherencia a prin-
cipios éticos universales, constituye un paso gigantesco hacia la consolidacion de
los ideales del proceder civilizado que involucra, entre otros aspectos, la concreciéon
de una actitud comprometida con la recuperacion de la credibilidad y la confianza
grupal e intergrupal, en un intento por transformar la realidad global en un escenario
para la interaccion fecunda de las pertenencias que conminen a la edificacion de
vinculos deseables que permeen de funcionalidad a la vida en comunidad.

Operar en direccion al logro de un estado de convivialidad mediado por la justicia,
la equidad y el bien comun, sugiere la participacion sinérgica del Estado y los
sistemas educativos en la tarea de desplegar actuaciones enfocadas en la concre-
cion de al menos dos vertices tangenciales para potenciar la coexistencia: por un
lado, el desarrollo de la conviccion sobre la construccion de una sociedad ceilida
al pluralismo en el plano moral. que le permita a los grupos humanos establecer




relaciones respetuosas y dignificantes; y, por el otro, definir criterios de convivencia
comunes que no solo involucren el alcance de una sana coexistencia sino la tras-
cendencia hacia el establecimiento de acuerdos que, transformados en proyectos
compartidos, den paso al afrontamiento de los desafios propios de una realidad
cambiante de manera dinamica.

Frente a este desafio, fomentar la vocacion ética exige el establecimiento de mi-
nimos compartidos a través de los cuales lograr que la sociedad alcance a definir
actitudes de apertura hacia la diversidad, asi como la aceptacion plena del otro,
como fundamentos mediante los cuales adherir las pertenencias multiples al
compromiso universal de entretejer la cotidianidad con vinculos que privilegien
la configuracion de un nuevo perfil ciudadano permeado por el interés comun y la
solidaridad plena; esta vocacion ética se entiende, ademas, como la fuerza cohe-
sionadora que, cimentada en convicciones morales, le permite al sujeto renunciar
a su posicion individualista para trascender a una actitud flexible, abierta a las va-
loraciones diversas y consciente de la existencia de ideales que, al ser reconocidos
en el marco del respeto reciproco, bosquejan posibilidades de encuentro fraterno.

Desde la perspectiva de Cortina (2013), es a través del desarrollo del juicio moral
que se logran no solo justificar la existencia de diferencias en todos los ambitos,
sino ademas, el reforzamiento de la conviccién en torno a la estimacion de las
heterogeneidades, sino el derecho a la existencia que le asiste a la diversidad en
sus multiples manifestaciones, como principio base de una nueva cultura universal
que le otorga sustento al imperativo categorico: reconocimiento de la dignidad
del ser humano por encima de los condicionamientos que en ocasiones entrafian
discriminacion, exclusion e intolerancia.

Por su parte, Markus (2021) propone que el fortalecimiento de la dimension axio-
logica como parte de la formacion integral del ciudadano del futuro, depende en
gran medida de la recuperacién de la confianza mutua como el valor articulador
de nuevos vinculos asociados con la consolidacion de la autonomia personal que,
aunado a confribuir con la superacion de las fragilidades, también constituye el
antidoto para manejar las debilidades sistémicas por las que atraviesa la sociedad
al vehiculizar la disposicion actitudinal hacia la praxis de una solidaridad plena
que, junto al sentido de la cooperacion comprometida, configuren las condiciones
para una coexistencia funcional cuya validez universal garantice mayores niveles
de inclusion social efectiva y la corresponsabilidad con la dignificacién humana.

16 [EOE0

el T



Calidad de vida, bienestar integral y desarrollo humano. Promover la esperanza
de vida y las posibilidades para alcanzar la felicidad plena constituyen aspectos
sustanciadores de la denominada coexistencia digna (Russo. 2001), que involucra,
entre otros aspectos, el abordaje de las desigualdades a través del acercamiento
equitativo de todos a las mismas oportunidades para consolidar su realizacion
plena. Esto como parte de los cometidos de la educacion en ciudadania global,
espera elevar las alternativas para acceder a los recursos econémicos, financieros,
educativos y tecnologicos que le permitan al individuo gestionar sus necesida-
des, alcanzar la autonomia operativa y funcional, asi como participar de la vida
productiva mediante el despliegue de su capacidad de agencia, de su innovacion
e inventiva.

En estos términos, lograr la inclusién efectiva como parte de los propésitos de la
justicia social implica crear los mecanismos juridicos que garanticen a quien goza
de una pertenencia diferente acceder a bienes y servicios sin ninguna limitacion,
con la finalidad de concretar cambios profundos y sostenibles (Sabino, 2004), que
ayuden a la sociedad a superar las desigualdades existentes por medio del ofreci-
miento de nuevas condiciones de seguridad, manejo suficiente del poder adquisi-
tivo y el ejercicio pleno de las libertades individuales para impulsar actividades
economicas que refuercen la dimension productiva del pais de origen (Sen. 2000).

Esto se relaciona con el despliegue de la disposicion del potencial personal para
sumar a la construccion de bienestar humano, gracias al impulso creativo e inno-
vador de las diversas dimensiones de la vida cotidiana (Zimmermann, 2010), lo
cual supone un cambio de concepcion sobre el rol que el sujeto debe adoptar en el
proceso de integrarse, participar y cooperar como agente transformador; en quien
recae el compromiso de mantener en condiciones oportunas la operatividad de
las actividades ya consolidadas por su pais de destino, situando su capacidad de
agencia como un recurso al servicio del establecimiento de metas sostenibles que
sustancien las oportunidades para reconducir propositos hacia fines mas colectivos
y sumar en la busqueda de la calidad de vida que permita la autorrealizacion de
quienes conforman su espacio de coexistencia.

Este sentido de pertenencia con el espacio de acogida se entiende como uno de
los cometidos de la educacién en ciudadania global, que persigue, entre otros
aspectos, el fortalecimiento de actitudes positivas en torno a la actuacion reci-
proca, a la responsabilidad mutua y a la participacion sinérgica, las cuales, como
estrategias que redimensionan la convivialidad, también se asumen como formas
de enriquecer las oportunidades para alcanzar el desarrollo humano; este énfasis




en el consolidacion de una ciudadania comprometida con la realizacién humana
plena, integral y sostenible implica la suma de varios factores que, orquestados
de manera coherente propician un modelo de vida dignificante de la existencia
colectiva y catalizador de cambios trascendentales, entre los que se precisan: la
consolidacion de la satisfaccion personal y social, la concrecion de condiciones
inclusivas y objetivas de vida, maximizacion y ampliacion de posibilidades de
confort (Sachs. 2015).

Inclusién social efectiva. La operativizacion de los derechos sociales como funda-
mento de la verdadera inclusion social efectiva plantea como desafio la superacion
de las desigualdades y la reivindicacion de la solidaridad entre los seres humanos,
que permita, entre otros factores, el involucramiento y la integracion de los mas
desfavorecidos en los asuntos benéficos para todos (Camps. 1999; Cordera. 2017).
Esto como parte de dignificacion de la existencia humana supone la organizacion
de mecanismos de participacion en los que se privilegie la aceptacion del otro como
un sujeto con la capacidad de agencia para aportar a la consolidacion de una vida
colectiva que funcione de manera consistente.

Desde esta perspectiva, la inclusién como parte de los cometidos de la educacion
para el ejercicio de la ciudadania global supone la creacién de escenarios politicos
y sociales, en los que sujetos con pertenencias diversas logren alcanzar tanto visi-
bilidad como representatividad, mediante el goce de las libertades individuales y
democraticas que le permitan a quien se forma actuar con estabilidad en el mundo.
En este sentido, la superacion de las restricciones y las discriminaciones refiere a
un objetivo medular que inicia con la sensibilizacion de la humanidad en torno a
lanecesidad de adherirse a los criterios de complementariedad e interdependencia,
como elementos en funcion de los cuales conminar a la sociedad a desplegar sus
disposicion actitudinal para configurar los ideales de la cohesion real (Sen. 2000).

Con respecto al criterio de complementariedad, es preciso indicar que su intencio-
nalidad no es mas que la unién de voluntades, esfuerzos e intereses individuales
en funcion de aportar desde la reciprocidad las capacidades, competencias y des-
trezas que pudieran capitalizar las posibilidades de coexistencia plena; mientras
que el criterio de interdependencia entrafia como proposito reforzar los vinculos
sociales en funcion de los cuales entretejer, desde la empatia y la solidaridad
critica-mutua, un nuevo orden de convivialidad que favorezca la inclusion real
como parte de los derechos humanos que asisten a todo ciudadano independien-
temente de su procedencia.

18 [EOE0

el T



En estos términos, la vida social inclusiva como parte de la dignificacion humana
supone orquestar actuaciones institucionales con esfuerzos colectivos que permitan
instaurar la denominada cultura de la satisfaccion (Cordera, 2017), 1a cual supone
modular actitudes y voluntades en razén de lograr transformaciones medulares
en conjunto que involucren la redistribucion de oportunidades para alcanzar el
desenvolvimiento individual pleno y libre, redimensionar las posibilidades de
cooperacion estabilizadora y fortalecer las bases de la racionalidad que hagan de
la vida colectiva un espacio para el despliegue del potencial humano, en un intento
estratégico por reforzar el alcance de propositos mayores asociados con la igualdad
y la equidad, como valores sobre los que se sustenta la construccion de ciudadania.

Esto refiere de modo implicito a la praxis de una ética minima y reitera en com-
promiso institucional con la ampliacion de las posibilidades para ensanchar los
circulos de relacionamiento positivo, en los que cada sujeto asuma como desafio
renunciar a posiciones individualistas e irracionales, dandose de este modo cabida
al dialogo al que se asume como un instrumento articulador de vinculos funcionales
sobre los cuales cimentar la confianza como valor absoluto capaz de revitalizar las
posibilidades de coexistencia inclusiva (Cortina. 2000). Lo afirmado como parte
de la educacién en ciudadania global involucra como cometido el establecimiento
de una nueva racionalidad fundamentada en la moral universal, a través de la cual
se potencie en el ser humano su disposicion para promover reflexiones sobre las
bondades de vivir juntos mediante mediaciones justas que redunden en la configu-
racion de una comunidad arménica futura, en la que el compromiso con el cuidado
del otro, con su bienestar y desempefio autonomo aseguren las condiciones para
una existencia dignificante de la condicion humana.

Derechos humanos. Lograr el compromiso de la humanidad en torno al reco-
nocimiento de los derechos fundamentales que le asisten a todo sujeto en razén
de su pertenencia al género humano, parte en modo significativo de la enseflanza
de dispositivos juridicos asociados con la defensa, proteccion y resguardo de la
integridad de la supra-complejidad humana (Ferrajoli. 2016; Morin, 2015); operar
en esta direccion supone el debate permanente sobre las libertades individuales y
colectivas implicadas en las dimensiones: civil, cultural, social, politico y econd-
mico, a las que se comprenden de manera universal como aristas asociadas con
la consolidacion del proyecto de vida universal dignificante y la realizacion plena
de la persona humana.

En este sentido, educar para el ejercicio pleno de la ciudadania global en su di-
mension juridica debe entenderse como el proceso que procura la promocion de




una vida social mundial funcional e inclusiva, en la que todo individuo acceda a
participar de manera activa dentro de la vida ptiblica en otros contextos sin ninguna
discriminacién; lo cual supone la manifestacion de su opinion y su posicién parti-
cular sobre los asuntos colectivos, a los cuales adherirse desde el compromiso de
ofrecer aportes que redunden en el mejoramiento de la calidad de vida y del bien-
estar integral de todos (Russo. 2001). Esto refiere a la libertad para manifestar los
rasgos identitarios caracteristicos del lugar de procedencia, las practicas inherentes
a su cosmovision y la expresion de su pluralismo ideoldgico sin menoscabo de los
derechos del otro, es decir, sin que ello implique su imposicion, el reforzamiento
de la intolerancia y la discriminacion contra terceros.

Lo expuesto se considera también como parte de la formacion del ciudadano del
futuro, a quien adherir al reconocimiento de los derechos colectivos que, como
parte de los denominados derechos de tercera generacion, involucran la valoracion
critica y la aceptacion solidaria de agrupaciones socioculturales a las cuales asumir
desde el sentido igualitario, como principio universal que exige el respeto por su
libre determinacion. por sus estilos de vida y por los elementos socio-histéricos
y culturales que les particulariza (Rey, 2021). Educar en esta direccion implica
fortalecer de forma reiterada el respeto por las identidades singulares, a las cuales
estimar plenamente a través del dialogo inter y multicultural que posibilite no solo
la superacion de la discriminacion en sus diversas manifestaciones, sino la precision
de los aspectos que nos asemejan y los colocan en un plano comun.

En consecuencia, la relevancia de reconocernos en el otro refiere a un ejercicio que
exige la adopcidn de una premisa sobre la que se sustenta la coexistencia humana:
iguales pero diferentes, condicion que insta a la reflexionar sobre los efectos per-
niciosos de la exclusion destructiva a la que ha sido sometida la sociedad a escala
mundial, lastre historico sobre el cual es requerimiento sine qua non motivar la
problematizacion y el quehacer reflexivo permanente (Morales. 2023), que ubi-
que a la humanidad en la necesidad de aceptar las particularidades individuales
y colectivas hasta trascender a una convivialidad sin condicionamientos mas que
las establecidas en los parametros contenidos en la moral universal, en el civismo
y en los valores universales.

A lo anterior se agregan dos aspectos regulados dentro de los derechos colectivos,
que por su incidencia directa en la supervivencia humana requieren ser incluidos
dentro de los programas curriculares, se trata del resguardo del medio ambiente,
de los sistemas ecoldgicos y de la naturaleza como patrimonio comtn que exige
la promocioén de interacciones sostenibles y sustentables que, como parte de la

20 [HOE0

el T



conciencia ciudadana, permitan el aprovechamiento mesurado y equilibrado de
los recursos naturales, con la finalidad de garantizar que las generaciones futuras
accedan en igualdad de condiciones a estos (Zimmermann. 2013).

Por ende, 1a formacion en derechos humanos constituye una invitacion a la apropia-
cion de conocimientos tedrico-practicos asociados con las garantias que el Estado
debera reiterar en la ciudadania, con la finalidad de motivar no solo el ejercicio
pleno de facultades y libertades individuales y colectivas, sino la interrelacion
existente entre estas, asi como el caracter indivisible e inalienable que entrafan,
y que ademas procuran el desenvolvimiento humano pleno, es decir, sin restric-
ciones que vulneren cualquier posibilidad para actuar, expresar opiniones, tomar
decisiones, participar de los asuntos publicos y gozar de condiciones dignas de
justicia social e inclusion equitativa.

Cultura de paz. Atemperar la conflictividad generalizada por la que atraviesa la
sociedad supone uno de los desafios a los que se enfrentan los sistemas politicos
y educativos a escala mundial, en su afan por lograr los ideales de la paz como
valor universal. En tal sentido, el alcance de la convivialidad en términos paci-
ficos refiere a un compromiso con la biisqueda permanente de la armonia y la
construccion constante de una tolerancia critica capaz de aceptar al otro como un
sujeto depositario del derecho a gozar de una vida digna, respetuosa y adherida a
la conviccion de superar la violencia cultural e histérica mediante la adopcién de
una conciencia abierta a la conciliacion, al acuerdo y al dialogo, como recursos
en favor de la gestion de conflictos (Galtung. 2009).

Por consiguiente, motivar el goce de una vida plena fundada en el proceder pacifico
de todos. plantea la praxis de una convivencia justa, equitativa y libre en la que
todos accedan a las mismas posibilidades de trato digno, en el que el cometido
comun gire en torno a la reivindicacion del ejercicio pleno del civismo como ele-
mento impulsor de actitudes responsables y comprometidas con el futuro de las
nuevas generaciones. Desde esta perspectiva, la educacion en ciudadania global
como proceso asociado con la reconciliacion humana pretende fortalecer las posi-
bilidades de escucha activa, la interaccion respetuosa, la comunicacion simétrica
y edificante que involucre a quien se forma en la tarea de desplegar mecanismos
diversos en torno a la edificacion de una sociedad pacifica.

Esta cultura de paz como valor universal esperanzador inicia con la proteccion y
el reconocimiento de la vida, la superacién del imperio de la fuerza y la praxis de
una coexistencia libre de injusticias sociales. lo cual debe comprenderse como el




esfuerzo sinérgico del aparato institucional en torno a la construccién de nuevas
relaciones de entendimiento reciproco, en las que todos los sujetos aprendan a
manejar los conflictos, las divergencias y la potenciales confrontaciones desde el
proceder abierto a la negociacion que, por estar mediado por la fuerza del interés
colectivo, garantice la concrecion de acuerdos trascendentales que le sirvan de
referentes a la sociedad para futuras situaciones emergentes (Barragan et al.. 2020).

Esto sugiere motivar cambios transcendentales en el curso de la vida de acuerdo
con la actuacion estratégica desde el campo curricular, insertando de este modo al
sujeto en experiencias asociadas con el manejo de la negociacion en situaciones
hipotéticas, la organizacion analitica de acciones en pro de resolver problemas
comunes desde el abocamiento sinérgico de voluntades pacificadoras, armonicas
y dispuestas a consensuar posibilidades de encuentro, asi como la promocion de
una actitud sentipensante que unifique la racionalidad, la empatia y la solidaridad
al momento de asumir posicion frente a los problemas comunes.

En consecuencia, la instauracion de un clima de paz social funcional requiere
de recursos y estrategias asociadas con la organizacion de una nueva sociedad
democratica, justa y equitativa, que inicie con la instauracion de un aprendizaje
cooperativo en torno a la gestion de situaciones cotidianas, la construccion de un
perfil ciudadano fundado en acuerdos de coexistencia, en la integracion de posicio-
nes que privilegien el interés colectivo, asi como el disefio de normas de actuacion
social enmarcadas en la edificacion de relaciones sociales justas que mejoren las
condiciones de vida de todos, con lo cual se aporten beneficios individuales y
colectivos que conduzcan a la realizacion plena.

Por su parte, Cordera (2017) propone que instaurar la cultura de paz como proceso
al servicio de una vida socialmente pacifica, supone impulsar un nuevo orden fun-
dado en la democracia, como el modo de lograr la articulacion de voluntades en
razon de consolidar 1a superacion de las disputas, las confrontaciones destructivas
de la vida comunitaria y la transformacion de los rencores en actitudes abiertas ala
reconciliacion, de esta manera se amplia con este accionar consciente las posibili-
dades para formar una sociedad consciente comprometida con el trato igualitario
y con la reflexién permanente sobre los asuntos asociados con la convivialidad
y se logra de esta forma la unificacion de capacidades y recursos necesarios para
construir el mundo del futuro.

Estorefiere en especifico a procesos asociados con el entendimiento mutuo, el cual
tiene su fundamento en la comprension profunda del otro. como punto de partida

2 [OE0

el T



para configurar actuaciones responsables que involucren el espiritu pacifico, la
renuncia a la violencia y la adopcion de medios asociados con la negociacion, el
uso dialogo permanente y simétrico como recurso al servicio de una vida cuya
apertura y respeto hacia el otro trasciendan en el &mbito generacional hasta con-
vertirse en un compromiso reciproco con el trato digno hacia la cualidad comiin
que nos une: la condicién y pertenencia al género humano.

En tal sentido, edificar los cimientos de una sociedad entretejida por la paz constitu-
ye un proposito de la educacion para la ciudadania global que busca redimensionar
los esquemas de solidaridad, como el proceso universal que favorece la praxis de
una convivialidad plena entre posiciones divergentes, entre las multiples maneras
de ver el mundo y de manifestarse la supra-complejidad social, cultural e ideologica
que permea a la humanidad. Frente a este desafio, la ensefianza orientada hacia la
interaccion positiva enmarcada en el trato digno, constructivo y tolerante supone
la fuerza sobre la cual establecer una cultura de paz, que potencie en el sujeto que
se forma la disposicion para valorar desde su posicion critica la gestion de las
divergencias hasta trascender hacia la formulacion de aportes reivindicadores de
la justicia, la equidad, el bien comtin y los derechos humanos, en un intento por
garantizar la materializacion del encuentro fraterno y del logro de la paz.

Multiculturalismo e interculturalidad. La puesta en dialogo de las identidades y
cosmovisiones que permean el planeta Tierra constituye uno de los ejes estratégicos
a partir de los cuales salvaguardar las singularidades humanas; esto como parte de
la educacion en ciudadania global plantea la concrecion de relaciones interactivas
que, aunado a consolidar la comprension profunda de las pertenencias, también
se erige como el proceso articulador de iniciativas enriquecedoras asociadas con
la reivindicacion de los tesoros mas preciados de la humanidad: sus valores. su
cultura y las creencias que nos distinguen, que nos hacen diversos (Morin, 1999).

Para Cortina (2009), la educacion en ciudadania global reitera el compromiso con
la coexistencia y libre manifestacion del multiculturalismo, como un modo de
otorgarle trascendencia a las creencias y a los elementos simbdlicos que permean
a cada a agrupacion humana; de alli, que se asuma el dialogo inter e intracultural
como una estrategia para motivar el encuentro entre los pluralismos, la diversidad
y las cosmovisiones, como la salida oportuna para impulsar la coexistencia en un
mismo contexto enmarcando los vinculos humanos en la praxis del respeto. la
tolerancia y la inclusion, como valores universales igualmente establecidos en las
convenciones de derechos humanos (Rey, 2021; Russo. 2001).




Esto plantea como desafio el acercamiento del sujeto que se forma a la compren-
sién de referentes culturales, idiosincraticos, practicas y creencias que coexisten
en el mundo, con la finalidad de fomentar el acuerdo implicito o explicito de
criterios que definan actitudes de apertura frente a la diversidad: este proceso de
acercamiento al conocimiento de otras culturas y sus elementos fundamentales
supone un ejercicio asociado con la unificacion de los pueblos en torno a la idea
de coexistir sin imposicion alguna, pero si desde el compromiso de configurar un
mundo de vinculos enriquecedores en los que el didlogo y la interaccion permanente
permitan acercamientos estrechos, lo cual posibilita de este modo la creacion de
experiencias en las que todos los sujetos comprometidos con la diversidad y el
pluralismo alcancen a convivir en condiciones de respeto reciproco (Bonfil. 1991).

Desde la perspectiva de Maalouf (1999), lograr el encuentro humano fundado en
la premisa unidad en la diversidad, supone generar experiencias enriquecedoras
cuyo énfasis sea la comprension profunda que conduzca a la precision de razones
en torno a modos de vida, a practicas particulares, a cosmovisiones y posiciones
sobre el otro. Con esta accion se logra que los factores socio-historicos e ideold-
gicos responsables del distanciamiento humano sean sustituidos por la adopcion
auténtica del compromiso con la reivindicacién de las particularidades humanas
y del caracter compuesto de las identidades que habitan el planeta.

Formacion de un ciudadano critico. Edificar los cimientos de una conviviali-
dad funcional y operativamente democratica tiene como elemento subyacente la
promocion del sentido critico-reflexivo, como la forma de consolidar la auténtica
comprension entre quienes, gozando de pertenencias diferentes, se proponen com-
partir un mismo espacio de coexistencia. En tal sentido, lograr sociedades tanto
plurales como sujetas a convicciones democraticas requiere el despliegue de la
disposicion actitudinal para aceptar, tolerar y practicar la inclusion en el marco de
una edificante interaccion entretejida por la comprensién profunda del mundo del
otro, de su origen, de los aspectos que nos diferencian, pero también de los que nos
unen como sujetos con cualidades semejantes, entre las que mayor predominancia
tiene la comun pertenencia al género humano.

Por ende, fomentar el sentido critico como proceso aliado a la formacién ciudadana
refiere a la posibilidad de transformar la conducta social hacia fines méas cons-
cientes asociados con la profundizacién en las raices historicas, en los origenes
subyacentes y en los posibles nexos desde los cuales justificar el encuentro de
las heterogeneidades en condiciones democratizadoras: esto se relaciona con la
posibilidad para operativizar la valoracion de las singularidades en un intento por

2 [HOE0

S’ my NG ND



lograr la aceptacion que, como resultado de la ruptura con los discursos dominan-
tes, vehiculicen las posibilidades del dialogo fraterno unificador (Cordera. 2017).

Este énfasis en el robustecimiento de las relaciones sociales entre sujetos con per-
tenencias diversas supone la adopcion reciproca de actitudes flexibles, acogedoras
de las cosmovisiones, de los pluralismos y arraigos con la finalidad de motivar la
configuracion de un clima democratico general, en el que todos, sin distincion,
logren alcanzar el entendimiento que conduce a la precision de posiciones factibles
de reforzar el vivir bien (Morales, 2023), lo cual se vincula con la puesta en didlogo
de diversas ideologias en un intento por crear criterios compartidos que reiteren
el compromiso de todos con el resguardo de los derechos humanos, asi como de
las libertades individuales, de esta manera se logra ampliar las posibilidades de
proceder con autonomia y responsabilidad dentro de cualquier contexto del mundo
(Cortina, 2021b; Sutcliffe. 1998).

Esta actitud acuciosa para precisar las razones ultimas que entrafian las actitudes
y creencias del otro, se entiende como un modo de ampliar la comprension critica
que le permita al sujeto apropiarse de conocimientos adicionales, fundamentales y
precisos que coadyuven con el juicio empatico que procura, entre otros aspectos,
evitar lanegacion y si en cambio, ampliar con disposicion reflexiva las posibilidades
para vehiculizar el reconocimiento que integra, acepta y estima la valia personal
por encima de cualquier condicionamiento social.

En consecuencia, la formacion critica como proceso permanente y a lo largo de
la vida, intenta ensanchar la dimension cognitiva hasta lograr que el sujeto supere
la resistencia, el rechazo y la controversia con todo lo que le es ajeno a él, modi-
ficando y sustituyendo patrones mentales rigidos por la disposicién para aceptar
con actitud tolerante las diferencias; este énfasis en el desarrollo del pensamiento
critico supone potenciar en el ciudadano del futuro la capacidad para superar los
prejuicios, las posiciones infundadas y el escaso sentido de apertura para dialo-
gar en la busqueda de un futuro comuin, en el que el compromiso conmine a la
humanidad a la consolidacion de una vocacion fraternal sostenible que articule
cosmovisiones en una relacion inextricable con la historia personal y los elementos
subyacentes en la dimensién socio-historica y cultural de cada sujeto con el que
se coexiste e inferactua.

Competencias sociales. Lograr la reconciliacién como resultado del encuentro
entre pertenencias diversas plantea para el aparato institucional politico y educa-
tivo un compromiso asociado con el fortalecimiento de actitudes, habilidades y




competencias individuales y colectivas, asociadas con la recuperacion auténtica
del tejido social. De alli el énfasis en la promocion del dialogo como la posibilidad
real de reconocer al otro en el plano de la justicia y la equidad, pero ademas, como
un modo de concertar criterios adecuados de convivencia civilizada que configuren
un sistema virtuoso y confiable, en el que la libertad y el ejercicio de la autonomia
se erijan como condiciones tangenciales de una aceptacion plena que le otorgue
sentido al obrar humano en comunidad.

Este dialogo como parte de las competencias sociales tiene como proposito fun-
damental el manejo racional de las contradicciones, asi como la adquisicién de la
conciencia universal que le permita al sujeto, con independencia de su cosmovision
y pertenencia, asumir el respeto por la condicion humana como razon suficiente
para desplegar el repertorio actitudinal necesario que configure las oportunidades
para alcanzar fines comunes que redimensionen la felicidad personal, asi como la
concrecion de propoésitos comunes a lo largo de 1a cotidianidad (Cortina. 2000).

En tal sentido, la educacion en ciudadania global propone con especial énfasis
la necesidad de promover la adquisicion de competencias sociales que redunden
en el fortalecimiento de vinculos interpersonales solidos y funcionales, entre las
que precisa: la asertividad, el proceder con responsabilidad, empatia y altruismo,
la disposicion para integrarse al trabajo en equipo y en red, la flexibilidad para
adaptarse a normas grupales, el manejo de la cooperacion, del liderazgo transfor-
mador e inspirador y la actitud positiva para gestionar conflictos e implicarse en
iniciativas (Bisquerra y Péerez, 2007).

Compromiso ético-ecoldgico sostenible. El ejercicio de la ciudadania global como
proceso transformacional multidimensional involucra la reconciliacién humana con
los sistemas ecologicos, esperando de este modo la consolidacién del bienestar
integral mediante la promocién de practicas de aprovechamiento sostenibles y
sustentables de bajo impacto sobre la biosfera; esto supone un ajuste actitudinal
que reposicione a la inteligencia ecoldgica como una capacidad potenciadora del
trato sensible a la naturaleza, asumiendo determinados modelos de desarrollo que
propicien no solo la satisfaccion de necesidades inmediatas sino la conservacion
de los espacios vitales para la existencia del género humano (Elizalde, 2012).

Este compromiso con el proceder consciente exige de los sistemas educativos
a escala mundial un giro drastico y significativo de sus cometidos, a los cuales
vehiculizar en funcién de los parametros del ecocentrismo, como requerimiento
global que busca no solo precisar repercusiones irreversibles sobre el planeta,

% [OE0

el T



sino la puesta en riesgo de una vida plena para las futuras generaciones (Goleman,
2009). En tal sentido, abordar la problematica ecologica que atraviesa el mundo
entero sugiere reforzar la interacciéon ser humano-naturaleza con la finalidad de
lograr un estado de armonia que revierta los efectos degradantes de una practica
irracional que atenta contra el equilibrio de los sistemas ecologicos.

En estos términos, instar a la humanidad hacia el pensar ecologico sugiere formarle
en el ejercicio integral de la ciudadania, que emplaza a los habitantes del planeta
a construir lazos de conectividad racional con el mundo natural, a través de los
cuales reducir los efectos de la indiferencia y la frialdad en torno al cuidado de
la Tierra y, en su lugar, fomentar una consciencia ecologica global que coadyuve
en la tarea de emprender actuaciones racionales reparadoras que resignifiquen los
nexos con el ambiente, identifiquen actuaciones perniciosas, inmediatas y futuras,
y conduzcan a la consolidacion de la armonia vital de la que depende la sosteni-
bilidad y trascendencia del género humano (Sachs, 2015).

Desde la perspectiva de Sabino (2004), educar a la sociedad para el proceder
sostenible y sustentable, implica conciliar esfuerzos sinérgicos en torno a dos
dimensiones importantes para supervivencia del género humano, es decir: por
un lado, el desarrollo enmarcado en una nueva consciencia ciudadana que busca
superponer el manejo racionalmente ético de los recursos que nos aporta la na-
turaleza y los sistemas ecologicos y. por el otro, un cambio trascendental en los
patrones de consumo, aprovechamiento y manejo de los beneficios derivados de
las actividades productivas, con lo cual se privilegie que la dimension conserva-
cion ambiental y ecologica se superponga sobre la econémica, en un intento por
garantizar el equilibrio que el planeta requiere para ofrecer las posibilidades dignas
de coexistencia para las futuras generaciones.

Esta nueva relacion con los sistemas ecologicos supone un esfuerzo de la educa-
cion en ciudadania global que impulsa a la humanidad a la adopcion de valores
ambientales capaces de reconducir las practicas humanas irracionales hacia modos
beneficiosos de aprovechamiento y uso de las bondades de los recursos naturales
de los que todavia disponemos y de los que, a su vez, depende la gestion de los
problemas asociados con desastres naturales por los que atraviesa gran parte de los
paises que conforman el sistema mundo; este giro actitudinal como eje al servicio
de una consciencia sostenible y sustentable en torno a la actividad econdmica hu-
mana involucra la sensibilidad activa a la que se le adjudica el poder para sacrificar
los dividendos inmediatos por aportes futuros que mejoren el equilibrio funcional
del medio ambiente.




Conclusiones

Procurar la construccion de una sociedad adherida a los principios universales, asi
como respetuosa de los derechos humanos que le asisten a todo sujeto. constituye
un ideal ampliamente reconocido como eje articular del proyecto esperanzador
que la humanidad requiere para consolidar una convivialidad que funcione de
modo soélido, medida por la conviccion de coexistir en paz, armonia y sujeta a
los cometidos de la justicia social, que pretenden no solo potenciar el desempefio
individual sino colectivo que derive en la realizacion social plena de todos sin
discriminacién alguna.

En tal sentido, una politica educativa con enfoque en la reivindicacién de la inclu-
sion social efectiva precisa la cooperacion sinérgica de esfuerzos institucionales que
logren operativizar la educacion en ciudadania global y la formacion en derechos
humanos, como ejes de una nueva transformacion trascendental y sostenible, que
le permita a la sociedad redimensionar la conciencia critica que amplie el compro-
miso comn de adherirse al proyecto mundial de vivir en funcion de resguardar
la dignidad humana, las libertades individuales y la capacidad de agencia que
coadyuve en la configuracion de espacios para la expresion de los pluralismos,
las cosmovisiones multiples y las pertenencias diversas que permean el planeta.

Este énfasis en la consolidacién de una convivialidad integradora de la pluridiver-
sidad humana sugiere actuaciones estratégicas que involucren la ensefianza de la
moral universal como proceso del que posibilita la configuracion del juicio ético,
individual y colectivo. en torno a la construccion de condiciones de vida justas
y equitativas, en las que todos, unidos por la conviccion de habitar en un mundo
mejor, alcancen reducir las implicaciones del individualismo, de las posiciones
extremas y de los fundamentalismos que socio-histdrica, cultural e ideolégicamente
han imposibilitado la emergencia de un estado de equilibrio funcional inclusivo, en
el que todos, con independencia de su origen, alcancen a dialogar en la buisqueda
de posibilidades para potenciar la convivencia racional; ideal que vehiculiza la
disposicion para actuar, pensar y participar de la vida en comunidad procurando
beneficios que sumen al bienestar y la calidad de vida.

En tal sentido, la educacion en ciudadania global como programa de intervencion
en tiempos de incertidumbre e intolerancia, refiere a la oportunidad para mate-
rializar la convivencia democratica y la consolidacion de la paz positiva, vértices
sobre los cuales cimentar la construccion de sociedades plurales, dispuestas a
acoger con disposicion plena la diversidad, y comprometidas con la formacion

2 [OE0

el T



de vinculos so6lidos que amplien a quien se forma en el repertorio actitudinal para
participar de la vida en comunidad, garantizando el desempeiio auténomo del
otro y alentando el manejo de las divergencias en el plano del pacifismo como el
mecanismo que la humanidad requiere para superar las hostilidades. las disputas
por razones historicas y culturales, asi como los conflictos que han redundado en
el distanciamiento pernicioso y excluyente.

Por consiguiente, la buisqueda del encuentro entre individuos y agrupaciones
con pertenencias diferentes precisa la formacion de actitudes de convivialidad y
respeto, en la que predomine el didlogo significativo, constructivo y pacifico con
la diversidad, con lo cual se pretenda de este modo encauzar esfuerzos democra-
ticos que, fundados en el reconocimiento de los derechos humanos que le asisten
a todo sujeto, supriman los efectos de la intolerancia, ampliando de este modo las
posibilidades de reconciliacion y participacion dentro de la comunidad mundial;
en estos términos, la educacion en ciudadania global se erige como una alternativa
esperanzadora para reivindicar la vida armoniosa, en la que los multiculturalismos
y los pluralismos logren el didlogo que, como parte de la comprension profunda,
permita establecer las directrices, los acuerdos de trato fundados en la reciprocidad
y la configuracién de una sociedad adherida al compromiso civico de coexistir,
articulando a la vida colectiva la praxis de valores universales que redimensionen
las oportunidades de relacionamiento positivo fundado en la empatia, el altruismo
y la solidaridad critica.

Este proceder en funcion de la praxis de competencias sociales de manera implicita
refiere a la praxis de una vida sustentada en el reconocimiento de los derechos
humanos que le asisten a todo sujeto y que propician una convivialidad mediada
por la conviccion de resguardar la dignidad del otro, proceso que involucra la par-
ticipacion voluntaria y la apertura genuina que vehiculice la vision compartida de
coexistir desde la interdependencia y la complementariedad, eslabones de los que
depende la cohesion real como el estado dinamico que le otorga congruencia a los
vinculos humanos, solidez funcional a las interacciones y la acogida incondicional.

En sintesis, la educacion en ciudadania global como proceso al servicio de la rei-
vindicacion de la coexistencia pacifica y armonica, y de la dignificacion del género
humano, se entiende como la manera de reiterar la adherencia de la sociedad a los
principios democraticos, asi como a valores universales que permitan a cada indi-
viduo autopercibirse como sujeto de derecho al que le asisten una serie de garantias
que motiven a los Estados y organismos supranacionales a desplegar actuaciones
estratégicas que, traducidas en politicas publicas educativas con enfoque inclusivo,




refuercen el compromiso mundial de acoger al otro como un conciudadano, que
ademas de gozar de un estatus legal le asiste la moral universal como condiciones
fundamentales que justifican el ejercicio de su capacidad de agencia, asi como de
las libertades individuales de las que depende su desempefio autéonomo. pleno y
digno de todo ser humano.

Referencias

Barragan, F., Mac kowicz, J, Szarota. Z v Pérez, D. (2020). Educacion para la paz, la
equidad v los valores. Ediciones Octaedro.

Bonfil, G. (1991). Pensar nuestra cultura. Alianza Editorial.

Bisquerra, R., y Pérez. N. (2007). Competencias emocionales. Educacion Siglo XXT, 10,
61-82. https://doi.org/10.5944/educxx1.1.10.297

Camps, V. (1999). Paradojas del individualismo. Editorial Critica.

Camps, V. (2000). Los valores de la educacion. Editorial Anaya.

Camps, V. (2001). Una vida de calidad. Reflexiones sobre bioética. Editorial Critica.

Camps, V. (2011). El gobierno de las emociones. Herder Editorial.

Camps, V. y Giner, S. (2014). Manual de civismo. Editorial Planeta. https://doi.or-
g/10.2307/j.ctvt9k08t

Castro., A., Calvo, A., Rodriguez. C. (2022). La educacion para la ciudadania global a
través de los objetivos de desarrollo sostenible. Un proyecto de innovacion en la
formaciéon inicial del profesorado. Edetania, 62, 157-175. https://doi.org10.46583/
edetania_2022.62.1093

Cordera. R. (2017). La perenne desigualdad. Fondo de Cultura Econémica.

Cortina, A, (2000). Etica minima. Madrid: Editorial Tecnos.

Cortina, A. (2009). Ciudadanos del mundo. Hacia una teoria de la ciudadania. Alianza
Editorial.

Cortina, A. (2013). ;Para qué sirve realmente la ética? Paidos.

Cortina, A., Escamez, J.. y Pérez, E. (1993). Un mundo de valores. Generalitat Valenciana.

Cortina, A. (2021a). Etica cosmopolita. Una apuesta por la cordura en tiempos de pan-
demia. Paidos.

Cortina. A. (2021b). Los valores de una ciudadania activa en educacion, valores v ciuda-
dania. Organizacion de Estados Iberoamericanos para la Educacion. las Ciencias v la
Tecnologia v Fundacion SM.

Delors, 1. (2000). La educacion encierra un tesoro. Ediciones Santillana-UNESCO.

Elizalde, A. (2012). Aporias de la sostenibilidad capitalista. Polis, 11 (33), 121-147. https://
www.scielo.cl/pdf/polis/v11n33/art06.pdf

Ferrajoli, L. (2016). Los derechos vy sus garantias. Editorial Trotta.

30




Galtung. J. (2009). Paz por medios pacificos: paz v conflictos, desarrollo v civilizacion.
Gernika Gogoratuz v Working Papers Munduam Paz y Desarrollo.

Garzon, A., Cardona, D.. y Romero, Z. (2015). Comvivencia v cultura ciudadana: pers-
pectivas desde la ciudad heroica. Universidad Libre.

Goleman. D. (2009). Inteligencia ecolégica. Ediciones B.S.A de C.V.

Jiménez. D. y Blanco, R. (2022). Conflicto y violencia: elementos para comprender el
conflicto violento. Revista Carta Internacional, Belo Horizonte, 17 (3), 1-18. https://
doi.org/10.21530/ci.v17n3.2022.1284

Maalouf, A. (1999). Identidades Asesinas. Alianza Editorial.

Markus, G. (2021). Etica para tiempos oscuros. Valores universales para el siglo XXI.
Pasado y Presente.

Morales, J. (2023). Educacion en ciudadania global. Una alternativa para el proceder
civico de quien se forma. Anuario de Administracion Educacional, 13 (13), 178-192.

Morales. J. (2024a). Educacion en ciudadania global. Un didlogo de voces sugerentes y
emergentes sobre las posibilidades de convivencia humana en el futuro. Revista Latinoa-
mericana de Difuision Cientifica, 6 (10), 191-224. https://doi.org/10.38186/difcie.610.12

Morales, J. (2024b). Una politica publica sobre cultura de paz, pluralismo y libertad positiva
basada en Johan Galtung e Isaiah Berlin. Jus Comitidalis, 7 (14), 158-181. https://doi.
org/10.36677/ic.v7i14.24585

Morales. J. (2024c). Derechos humanos, cultura de paz y educacion en ciudadania global:
triada de una politica ptiblica garante de la convivencia humana. Revista DYCS VIC-
TORIA, 6(2), 38-52. https://doi.org/10.29059/rdycsv.v6i2.207

Morin. E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educacion del futuro. UNESCO.

Morin. E. (2015). Ensefiar a vivir. Manifiesto para cambiar la educacién. Nueva Vision.

Nussbaum, M. y Sen. A. (2004). Calidad de vida. Fondo de Cultura Econémica.

Olmedo, E. (2018). Etica y formacién ciudadana. USAC Guatemala.

Rey. S. (2021). Manual de derechos humanos. EDUNPAZ.

Reyes, O. y Rivera, J. (2018). Construccion de ciudadania: la educacion desde la infancia
encaminada a la inclusion social. Tla-melaua, 12 (24), 52-71. v12n44/1870-6916-
tla-12-44-52.pdf

Quiceno. F., Betancur., M. y Rojas., H. (2020). La ensefianza en ciudadania: nuevas
experiencias para la escuela. Sophia. 16 (1), 65-75. http://dx.doi.org/10.18634/
sophiaj.16v.11.906

Russo, E. (2001). Derechos humanos v garantias. El derecho al maiiana. Eudeba.

Sachs, J. (2015). La era del desarrollo sostenible. Ediciones Deusto.

Sabino, C. (2004). Desarrollo v Calidad de vida. Panapo.

Savater. F. (2000). Etica y ciudadania: folerancia v solidaridad. Editorial Ariel.

Savater, F. (2014). {No te prives! En defensa de la ciudadania. Editorial Ariel.

Savater, F. (2021). Habitar y gobernar. Inspiraciones para una nueva concepcion politica.
Nuevos Emprendimientos Editoriales.

Sen, A. (2000). Desarrollo v libertad. Editorial Planeta.

Sen, A. (2010). La idea de justicia. Taurus.

Sen, A. (2021). Un hogar en el mundo. Taurus.

31




los derechos humanos. Una po:

Sutcliffe. B. (1998). Nacide en otra parte. Un ensayvo sobre la migracion internacional,
el desarrollo v la equidad. Hegoa.

Zimmermann, M. (2010). Psicologia ambiental, calidad de vida v desarrollo sostenible.
Ecoe Ediciones

Zimmermann, M. (2013). Pedagogia ambiental para el planeta en emergencia. Ediciones
Ecoe.

32 @ HSE) Revista Latinoameri

Volumen 36 (2), julio-diciembre, 2025 / ISSN: 1659




